







# Chi jaibana aribada ome

# El jaibaná y el mohán

DOCENTES DE LA COMUNIDAD EMBERÁ CHAMÍ DE ARGELIA



Chi jaibana aribada ome = el jaibaná y el mohán / docentes de la comunidad emberá chamí de Argelia. – 1a. ed. -- Bogotá : Ministerio de Educación Nacional. 2015

p.: il. - (Río de letras. Territorios narrados PNLE; 14)

"Proyecto educativo comunitario Semillas de Identidad". -- Incluye glosario. -- Texto bilingüe: embera - español

ISBN 978-958-691-695-0

1. Emberas - Vida social y costumbres 2. Indígenas de Colombia - Vida social y costumbres 3. Leyendas indígenas colombianas I. Serie

CDD: 980.0049861 ed. 20 CO-BoBN – a953677

Chi jaibana aribada ome El jaibaná y el mohán Serie Río de Letras Territorios Narrados PNLE Primera edición, Bogotá, febrero 2015

- © Ministerio de Educación Nacional
- © Derechos reservados para todos los autores
- © Ancisar Gutiérrez, por las ilustraciones
- © Lino Gutiérrez y Ancisar Gutiérrez, por la traducción

ISBN: 978-958-691-695-0 Tiraje: 9000

Reservados todos los derechos. Se permite la reproducción parcial o total de la obra por cualquier medio o tecnología, siempre y cuando se den los créditos correspondientes al Ministerio de Educación Nacional



### Gina Parody d'Echeona

Ministra de Educación Nacional

### Luis E. García de Brigard

Viceministro de Educación Preescolar, Básica y Media

### Laura Barragán Montaña

Directora de Calidad para la Educación Preescolar, Básica y Media

### Sonia Vallejo Rodríguez

Subdirectora de Fomento de Competencias

### Sandra Morales Corredor

Gerente del Plan Nacional de Lectura y Escritura

### Luis Eduardo Ruiz

Coordinador del Proyecto Territorios Narrados

### Coordinación editorial:

Juan Pablo Mojica Gómez

### Edición:

Karina Wesolowski

### Diseño y diagramación:

La Silueta Ediciones Ltda.

### Diseño de la colección:

Tragaluz editores SAS

### Impresión:

Panamericana Formas e Impresos SA Impreso en Colombia

Febrero 2015

# Chi jaibana aribada ome

# El jaibaná y el mohán

INSTITUCIÓN ETNOEDUCATIVA RURAL SANTA ROSA DEL GUAMUEZ, RESGUARDO ARGELIA PROYECTO EDUCATIVO COMUNITARIO «SEMILAS DE IDENTIDAD»











## Presentación

...no usar la lengua del niño indígena en el aula de clase y desconocer su cultura dentro de la enseñanza implica ignorar y rechazar la base fundamental para el desarrollo de sus capacidades, y para que él mismo se sienta valorado y respetado como ser humano.

NAMOTENODÉVO NANDE REKOTEE

Una nación diversa es una verdadera expedición hacia el conocimiento. En Colombia se hablan 68 lenguas nativas: 65 pertenecen a comunidades indígenas, dos son lenguas criollas —el creole del pueblo raizal de San Andrés y Providencia y el palenquero de San Basilio de Palenque— y una, el romaní, del pueblo gitano o Rrom.

Cada lengua es una cosmovisión que llena de sentido el territorio, la memoria y la identidad cultural de estos pueblos. Gracias al trabajo pedagógico de las comunidades participantes del proyecto Territorios Narrados del Plan Nacional de Lectura y Escritura «Leer es mi Cuento», del Ministerio de Educación Nacional, hoy las escuelas colombianas tienen la oportunidad de acercarse aún más a esta riqueza. Así, estudiantes y docentes de todo el país podrán conocer, reconocer y valorar esta inconmensurable

7 -

diversidad, aproximarse a la palabra viva de nuestros pueblos originarios, a sus mitos, leyendas, consejos, juegos y relatos que dan cuenta de su historia.

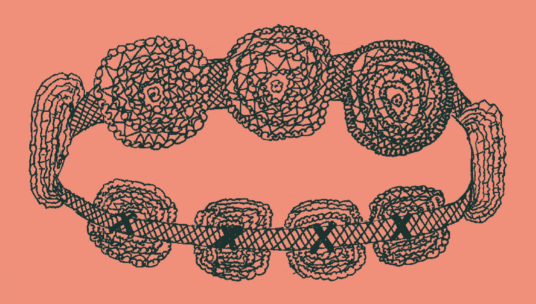
El PNLE ha puesto en marcha esta iniciativa que promueve la implementación y fortalecimiento de proyectos de oralidad, lectura y escritura en el marco de los sistemas etnoeducativos propios, comunitarios e interculturales. Como resultado de procesos pedagógicos comunitarios acompañados por el MEN, se logró producir en esta segunda fase 11 nuevos materiales escritos en lenguas nativas de los pueblos emberá chamí, epera katío, kofán, nasa, raizal, sikuani y wounaan, con su respectiva traducción al castellano.

Leer y escribir en la escuela también nos debe permitir educar en la diversidad, mejorar la convivencia y favorecer la inclusión y la participación de todos los colombianos. Una vía para ello es hacer que los niños, niñas y jóvenes en las escuelas del país conozcan y valoren positivamente las diferencias culturales; por lo cual este proyecto da espacio a la diversidad y promueve la produccion textual recuperando la voz y las tradiciones propias de las comunidades

Con esta colección que entregamos al país, los docentes, estudiantes y las autoridades de los grupos étnicos, así como el Ministerio, contribuyen a impulsar lo consagrado por la Ley 1381 de 2010, ley de lenguas nativas, que en su artículo 17º indica la obligatoriedad de impulsar la producción de materiales de lectura en lenguas originarias, realizados por las propios pueblos interesados en ello.

Los invitamos a compartir la palabra, la memoria y la identidad de estos pueblos y comunidades que encontraron en la lectura de sus territorios una posibilidad de narrar su existencia y, al llevarlas a lo escrito, nos convocan a un diálogo de saberes esencial para lograr el propósito de construir una Colombia en paz, equitativa y educada.

Luis E. García de Brigard Viceministro de Educación Preescolar, Básica y Media



# Introducción

Los mitos y las leyendas nos transportan a tiempos y lugares remotos, pero lo que dicen y lo que callan puede hacer mucho más: dibujar la visión de mundo de una cultura. En el universo emberá chamí cada persona, animal, planta, cosa y fenómeno natural tiene un jai: una personificación de la energía que le da vida. El jaibaná, el chamán chamí, tiene el poder de comunicarse con los jai y convocarlos con su canto para curar a las personas y curar la tierra de roza y vivienda. Así, puede limpiar de plagas y males un lugar y hacer que un terreno se vuelva más fértil.

El conocimiento del jaibaná se transmite de generación a generación dentro de la comunidad. Se dice que, en sus ensoñaciones extáticas, el jaibaná viaja a un lugar sagrado donde convergen todos los tiempos y espacios. Tanto poder tiene su revés: así como puede sanar, el jaibaná también puede enviar plagas a la tierra de otro jaibaná. Se dice que los más poderosos pueden revivir a los muertos en forma de mohanes que obedecen en todo al jaibaná. Estos mohanes pueden proteger un territorio, pero eventualmente se liberarán y dejarár de seguir al jaibaná.

El mohán emberá chamí es conocido como el terrorífico aribada, un animal mitad hombre mitad jaguar que degolla a las personas para luego devorarlas. Con sus garras, este ser escarba la tierra y sale de la tumba o del suelo en las casas de sus víctimas, a las que adormece con soplidos. Se dice que los aribadas pueden trasladarse en el viento, porque tienen la facultad de transformarse en cualquier cosa.

Este tipo de mohán es del que trata el presente relato, narrado por la autoridad tradicional emberá chamí Germán Tamaniza. La escritura de la narración estuvo a cargo de Jimmy Ochoa, Clara Inés Ochoa y José Irrael Gutiérrez, docentes bilingües de la Institución Etnoeducativa Rural Santa Rosa del Guamuez, sede Argelia, en el resguardo *Dai Drua* (Semillas de Colibrí). Ancisar Gutiérrez es quien ha ilustrado el presente libro y quien, junto a Lino Gutiérrez, se encargó de la traducción de los textos.



# Los emberá chamí

Los emberá chamí son una comunidad indígena perteneciente a la etnia emberá. Este grupo, que cuando llegaron los europeos vivía en las cuencas altas de los ríos Atrato y San Juan (Chocó, Risaralda y Antioquia), actualmente está disperso a lo largo de más de mil kilómetros en varias regiones de Colombia y del litoral Pacífico de Panamá y de Ecuador. Tal fraccionamiento ha sido consecuencia de la Conquista y la Colonia, el reclamo de tierras, las misiones evangelizadoras y el conflicto armado. Sin embargo, a pesar de la dispersión, todos comparten el jaibanismo, la tradición oral, la organización social y política, y el idioma.

Su lengua, que tiene el mismo nombre de la etnia, pertenece a la familia lingüística chocó que, aunque es independiente, guarda cierta relación con las familias arawak, karib y chibcha. También está emparentada con el idioma waunana, con el que comparten 50% de las raíces lingüísticas y muchos sufijos.

En su idioma, *emberá* significa «gente», y *chamí*, «cordillera»: los emberá chamí son la *gente de la cordillera*. Los chamí se encuentran, en su mayoría

en los departamentos de Risaralda, Caldas y Antioquia. También hay un grupo de residentes en Caquetá, Quindío y Valle del Cauca. En estos asentamientos hay, según la ONU, 29000 personas que se autoreconocen como emberá chamí.

Los emberá eran agricultores itinerantes de la selva tropical húmeda, lo que los convertía en grupos seminómadas. Tumbaban los árboles y los dejaban descomponer para que abonaran la tierra a cultivar Luego de la cosecha, dejaban descansar el terreno y sembraban otro. Actualmente, las limitaciones, la expansión de la frontera agrícola y la presencia de grupos armados dificultan la rotación de cultivos, deteriorando los suelos. Los emberá chamí, como otras etnias indígenas, se han visto muy afectados por el conflicto armado en Colombia, al punto que más de 1700 emberá chamí han sido víctimas del desplazamiento forzado.



Choraraba neburubadau kuskarede mode mimichiabuedawa, jaibana abara nibabachida bida. Aba añadade jaibana añure jarasbida chi añu ma pada ataudewabera fea abauda caitabebukaua ambua wabera.

Cuentan nuestros mayores que, antiguamente, en una montaña misteriosa, vivía la familia de un anciano jaibaná. Un día, una nuera del sabio invitó a su cuñada a que la acompañara a traer plátano de otra finca que estaba muy lejos.



Mama wa eda wadeibaita do, docheke, eama ina dubia juma wabadau o madaubasbida. Makaburu chia fea numu ma neababaribada achi. Mau dididude chi añure aña unusbida de ekarede, ina pada kidua tonomos mama unusidaude aribada kuda basbida.







Makara chi añure jaras vida chia abauma.

-Aquí está la casa del mohán...

Mau tru jarada cakua chi añu lladasbida.

- —Wualla mau tru tujaranabade.
- —Isdua tuda chi pada mmechauta mabae isa madeika— maka jarasbida chi añure ba.
- —Me macare wada chi animara aña didiru naede.

Mabae peradejeda caritaibadisidau achi o juruna.

Achi o de karitaibadedude, aribia nibadedude arakede chi aribada miakomus vida.



-Aquí está la casa del mohán..

Por haber dicho esas palabras, su cuñada le respondió regañándola:

- —Nunca debes pronunciar ese nombre.
- —Es mejor que cortemos los racimos de plátano y nos vayamos de prisa —le replicó la nuera.
- —Pues nos vamos a casa antes de que este animal nos haga algo.

Entonces, muy asustadas, agarraron el camino de regreso.

Después de haber empezado la travesía, a una distancia de cien metros, escucharon detrás de ellas el grito del aribada.

20

—lsa juru umua taibadeada ara kade nima chi aribadata!

Chi abau bedea uriweboajeda mau tru tujaradakau jubawaenikakua. Mau kakua chi añure jeda perabaisbida mau aribada jai kakua katu uñanibadakakua chi uru, folla tuaiskara.

300

De inmediato, la nuera exclamó con mucha preocupación:

—¡Caminemos de prisa que allá atrás nos viene siguiendo el mohán!

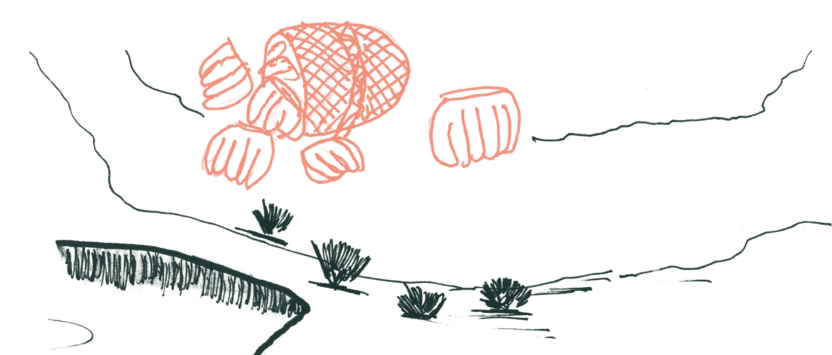
Había olvidado lo que le había dicho su compañera: nunca pronunciar el nombre del mohán. Debido a esta situación lamentable, la nuera cayó desmayada, porque el espíritu del aribada se estaba apoderando de ella. Ya no podía caminar.



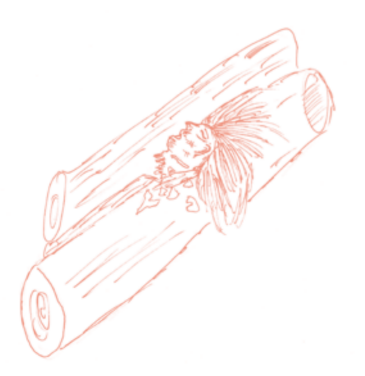


Ichi añu peradidijeda akunomesbida urumaruda, mabae follabasbida istuababuis mabae chi abauba akaba chi añure jama buis, aribada jua ma, mabae firakobesbida chi kuris kakua. Makakare chi aba bedea biaru urisbida. Mabae akunumesbida jurunaechiasbida mau echiasi chi aribadabaturu chi aba uru drabajiranusbida mabae chi aribada osta tuita jidau urubusbida.

Su cuñada, muy preocupada, esperó a que reaccionara, pero fue en vano. Lastimosamente, la suerte había abandonado a su compañera. Cuando ya no pudo seguir esperando, la cuñada la dejó sola, a merced del mohán, y echó a correr por su propia vida. Entonces escuchó el grito de su querida amiga. Se detuvo, miró hacia atrás y vio que el mohán estaba encima de ella. Luego pudo ver cómo el aribada la degollaba.



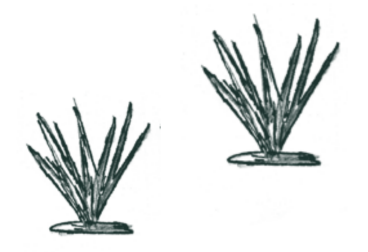
Mamakare kaita didirude chi wera nes ichi dema. Mabae isa jarasbida chi amabarama chi añurebada aribada ba cojeda macamida chi aba ma istuni neburujeda chi isida jaibanana ni.



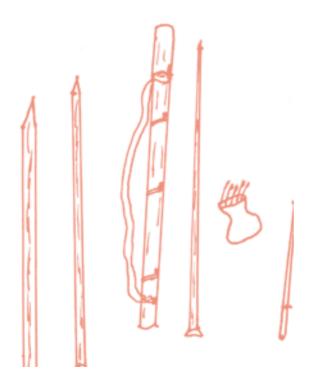
Después de un largo viaje, la mujer llegó a su casa. Inmediatamente les avisó a sus familiares que el mohán había devorado a la nuera del sabio. Pero primero le contó todo a su hermano, el viudo, que también era jaibaná.







Makakare chi ambara bedea siuadaudididejeda aribada beadeybaita kawua kurisiadedidisiadau mabae. Miesu neera ina maucha achi ne kuita adauwasidau aribada badeybaita.



Entonces los familiares se reunieron para planear una estrategia. Sacaron sus lanzas, flechas y otras armas y salieron en busca del mohán para matarlo.



Mabae aribada beajedadade chi jaibana warra juma walla de eda wauchi. Maka mida kuska echiarude chia istu niba maka jaras biba warama. Chora ba naka wuaunumudabada achi uru aribamia buijeda ichi wera kobera mau nefoakalla wuauya biudaurubena.

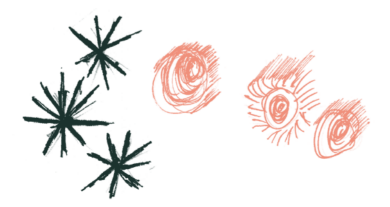
Luego de haber matado al aribada, los hijos del jaibaná mayor regresaron a su casa. Sin embargo, la imaginación del viudo había sido invadida por pensamientos negativos. Culpaba al anciano jaibaná de haber puesto espiritualmente el mal sobre ellos y de hacer que el mohán devorara a su esposa. Por eso, quiso vengar su muerte.





Isamae mau kakua benekuwua ewauerdausidaumadau mau jai aida echiadeya chi istuni jarada kakua uru. Chi jaibara achi nekuita echiadidisidaude utarema jedadema echiadeybaita kare kaua mau.

Inmediatamente, realizaron un rito de armonización para comprobar si lo ocurrido en verdad concordaba con lo que creía el viudo. Los jaibanás viajaron arriba del tiempo y el espacio para ver la realidad escondida.



Chi jaibana chora chachaba, ichi karide maka jaras chi werakau biusira jaka didiibodabu: ichi neaside nau drua da jubawaeni jua ma jirakubujedadabanidabu. Chi chora kuitanibabari warra kudra ma jarasbida kawua echianomoabade akaba jabae sadella.

El anciano jaibaná, la autoridad, cantó y explicó que la muerte de esa muchacha debía suceder así; desde su nacimiento, ella estaba puesta en manos de ese animal malvado. El sabio le suplicó al joven jaibaná que guardara la calma, ya que no había más remedio.



















Finalmente, el anciano dijo: «A partir de este momento debemos vivir queriéndonos y sin esos sentimientos negativos que pueden destruirnos. De ahora en adelante, esta familia



Mau kakua choraba nau taede ambua kurianibadeyu warra aña sida amba uru berrebea, maka waeburu dachi kenadeyka, jabae dachira kiraju dibadeudujabae.







vivirá muy feliz».























## Glosario

Aribada mohán. Ser en el que se convierte una persona que ha regresado

de la muerte. Puede transformarse en cualquier cosa y viaja

a través del viento.

Chagra

huerto o lugar de cultivo.

Jaibaná

chamán y sabio de los emberá. Tiene el poder de curar y enfermar a las personas y a la tierra gracias a su comunicación con los *jai*, las esencias o energías de personas, animales, plantas, cosas y fenómenos naturales. En sus éxtasis místicos pueden sobrepasar las barreras temporales y espaciales y ver lo que está oculto para los todos los demás.





Chi jaibana aribada ome / El jaibaná y el mohán se compuso en caracteres Source Sans Pro y Pluto. Se imprimió sobre bond de 90 gramos en Bogotá, Colombia.

El Plan Nacional de Lectura y Escritura «Leer es mi cuento» creó el Proyecto Territorios Narrados como una iniciativa pedagógica que busca fomentar las competencias comunicativas de estudiantes de preescolar, básica y media en los contextos de la educación indigena propia y la etnoeducación. El proyecto promueve que las prácticas de lectura y escritura sean herramientas esanciales, para el fortalecimiento de la identidad cultural y la atención educativa a grupos átnicos desde el Ministerio de Educación Nacional.

De esta manera, a través de espacios de acompañamiento, de intercambio de saberes y de construcción colectiva, se propician diálogos interculturales a partir de los diversos lenguajes presentes en las comunidades.

La materialización de este proceso se concreta en la colección Territorios Narrados, que recopila textos de distinta indole que recrean la vitalidad cultural de los territorios y expresan la voz de las comunidades. Así garantizamos que todas las instituciones Educativas del país cuenten con libros de calidad, libros que permitan el desarrollo de prácticas pedagógicas que reconocen e incorporan la diversidad étnica y lingüística presente en el país.

El joibanà y el mohán forma parte de la colección Territorios Narrados. Se trata de un relato que indaga en el imaginario del inframundo emberá chami y en los poderes místicos del jaibanà, la autoridad espiritual de esta comunidad. Esta edición bilingüe, emberá-español, busca no solo reforzar el uso de la lengua materna dentro de esta comunidad, sino que todos los niños de Colombia se acerquen a la cultura emberá.







